


BUDISMO

FER 
BROCA

EL CAMINO
DE LA PA Z

PAZ, SENTIDO, EQUILIBRIO:
ENCUENTRA LA RUTA 

DE LA PLENITUD

E S P I R I T UA L I DA D  PA R A  TO D O S



Almuzara México • Almuzara Nuevos Ensayos #3

Budismo: El camino de la paz

© 2025, Fer Broca

© 2025, LID Editorial Mexicana, SA de CV 

Bajo el sello editorial Almuzara México 

Homero 109, piso 14, oficina 1404,

colonia Chapultepec Morales, alcaldía Miguel Hidalgo,

C.P. 11570, Ciudad de México, México 

www.almuzaralibros.com

Primera edición impresa en México: octubre de 2025 

ISBN de la edición impresa: 978-607-69249-5-2

ISBN del libro electrónico:  978-607-69249-3-8

ISBN de la colección impresa: 978-607-69249-4-5

ISBN de la colección electrónica: 978-607-69249-2-1

Dirección editorial: Nicolás Cuéllar Camarena

Dirección de arte: Raúl Aguayo Chávez

Reservados todos los derechos. Este libro no puede ser fotocopiado ni reproducido total o parcial-

mente por ningún medio o método sin el permiso previo y por escrito de los titulares del copyright.

Impreso en México | Printed and made in Mexico



13

INTRODUCCION 

Mi primer contacto con el budismo surgió a partir de lecturas 
y prácticas como la meditación y la repetición de mantras. La 
figura de Buda ha sido siempre un referente para quienes bus-

camos un camino de conciencia y espiritualidad.
Sin embargo, tengo presente tres momentos que fueron trascendentes 

en mi conexión con esta vía espiritual. 
La primera vez que vi a un Lama tibetano, me fascinaron los pliegues 

de su túnica, la serenidad de su voz, esa alegría en sus ojos y la respetabili-
dad que conservaba aún en sus actos más sencillos. Este primer encuentro 
fue hace 22 años en una iniciación de la Tara Verde a la que fui invitado. 
Particularmente, se me quedó muy grabado la poderosa voz que del Lama 
Tibetano brotaba, cuando en medio de la ceremonia se dispuso a pronun-
ciar mantras,y pude sentir su vibración Y cómo estos, aún en una lengua 
extraña, ejercían un poderoso imán desde lo más profundo de mi ser. 

Puedo decirte ahora, cuando muchos años han pasado, que encendió 
en mí corazón una llama que ya nunca se acabó. Pues de estos hombres 
calvos y amigables vestidos con túnicas pesadas y maleables en sus tonos 
ocres y naranjas, lo que más profundamente me llamó fue la serenidad 



14

que rodeaba aún sus actos simples y les confería una espiritualidad que 
a mis ojos era coherente y verdadera. Recordé entonces, que el mismo 
Buda, al ver por primera vez a un renunciante, quedó cautivado por ese 
halo de quietud y calma que lo llevó más tarde a emprender su gran bús-
queda. Misma que lo llevó a iluminarse y a compartir el sendero al que 
hoy llamamos budismo.

Casi una década después, viví el segundo gran encuentro con esta 
tradición. Ya había yo estudiado a profundidad sus métodos, practicado 
sus técnicas con ahínco y maravillosos resultados. Entre el encuentro con 
el primer lama en Ciudad de México y el evento que ahora te voy a contar, 
hubo muchos procesos internos de conexión y reflexión frente a este 
sendero de paz. Estudié por mi cuenta, y también me inscribí a cursos y 
seminarios con expertos de esta vía, además de concentrarme por largos 
periodos de tiempo, en prácticas de meditación elevadas, que dentro de 
mí fueron creando el espacio propicio para asimilar e interiorizar cada 
vez más, el camino medio.

Me sitúo ahora en Tailandia, encontrándome frente a bellísimas estu-
pas, en compañía de algunos alumnos, realizando un viaje espiritual por 
el sureste asiático. Había ya visitado Vietnam, Myanmar y Camboya, y 
sabía para ese entonces, diferenciar las distintas escuelas de budismo. En 
esa bella y deslumbrante parte del mundo, es la rama theravada, la que 
impera como referencia arraigada en los habitantes budistas de esos lares. 

De pronto y casi al atardecer, el sonido de voces infantiles se tejió con 
el cielo colorido y de todas esas voces juntas, brotó un canto armónico 
incomprensible y muy bello. No cantaban para nosotros, puedo aseverar 
que tampoco cantaban para ellos, era como si su canto los enlazara con lo 
Superior.La rama del budismo theravada, practicada mayoritariamente 
en Myanmar y Tailandia, tiene una raíz un tanto distinta Y aunque 
comparte el eje del budismo mismo, se distingue de otras ramas por 
la severidad de sus normas y la pureza que guarda en relación con las 



15

enseñanzas del Buda. Me atrevería a decir que es una línea muy apegada 
a lo que en vida el Buda compartió. 

En esta experiencia, inundado completamente por las voces, rociado 
por la luz del atardecer y arrastrado desde lo más profundo por la devo-
ción, entré en un estado de concentración infinitamente sereno, podría 
decirte que, en ese momento, fui capaz de sentir el budismo no como 
concepto, tampoco como escuela filosófica, mucho menos como un ente 
abstracto, sino más bien como una energía viva, con una conciencia pro-
pia y expansiva. Descubrí que el budismo no era una tradición pasada, 
ni solamente las enseñanzas de un gran hombre. Supe apreciar que el 
budismo actuaba como un viento constante,poderoso y suave dentro de 
mí. Algunos budistas dirían que tuve un momento de iluminación, pero 
para mí, fue una revelación que abrió las puertas a una tradición espiritual 
de la que me enamoré, con la que me he familiarizado hasta la intimidad, 
misma que ahora comparto contigo.

Cuando volví de este viaje, me di a la tarea de estructurar de forma 
simple sutras, es decir, enseñanzas, y de sistematizar los conceptos más 
importantes de este amplio camino.Comencé a dar clases sobre el budismo 
no para eruditos, ni para personas que estaban buscando una formación 
académica, sino más bien, para quienes anhelaban salir del sufrimiento, 
comprendiendo de forma seria y simplificada las Cuatro Nobles Verdades, 
y a quienes desearan un camino medio como vía a recorrer para una vida 
más plena y feliz.

Siempre he creído que uno enseña lo que más profundamente quiere 
aprender. Y a lo largo de mis muchos años compartiendo diferentes tra-
diciones espirituales, he aprendido mucho más de ellas y considero que 
he encontrado el punto de aterrizarlas, para volverlas accesibles sin que 
por esto pierdan su profunda carga simbólica y existencial.

En ese viaje completé, por así decirlo, mi comprensión plena acerca 
de lo que considero dos de los puntos esenciales del budismo. Y cuando 



16

digo comprender, no hablo de forma superflua, sino más bien de la incor-
poración ordenada y bien afianzada a mi vida. Hablo del concepto de 
impermanencia, de cambio constante, y también de la compasión, no 
como otra forma de adornar la empatía, sino con toda su raíz vivificante 
y trascendental que hacen de la compasión, un fundamento y quizá, la 
más elevada de las prácticas.

Haré un pequeño alto aquí. Quiero compartir contigo, que he tenido 
la posibilidad de estar en los países que más arraigo tienen con esta tra-
dición espiritual, fundamentalmente países asiáticos, y que, al recorrer 
sus templos, ser partícipe de sus ceremonias y atender a sus muy variados 
ritos, he podido por un lado tener mayor claridad de sus diferencias. Y, 
por otro lado, hacerme una idea contundente de sus similitudes.Se podría 
pensar que entre los altos sombreros y las trompetas que tocan los monjes 
tibetanos y los sobrios ritos, en lugares tan simples donde se realiza el 
budismo zen japonés no hay ninguna línea de conexión. Como pareciera 
tampoco existir una misma raíz entre los muy sorprendentes templos 
labrados en la piedra de Ellora en la India, y el afamado y casi flotante 
nido del tigre en Bután. Tampoco parecería provenir de una misma raíz 
el sonido gutural, obscuro y cautivante del sánscrito cantado en mantras, 
que la suavidad del pali y su rítmico ir y venir como un mar ligero que 
se te mete en el corazón.

Podría pensarse que cada rama del budismo es tan distinta, que no 
provienen de una misma semilla. Y probablemente para un purista en 
Budismo Zen, o Mahayana, su práctica sea “superior” a las otras. La mayo-
ría de los budistas desconocen sobre las otras ramas de su tradición. Es 
más, para muchos, los “otros” son sectas, que carecen de validez porque 
solo “ellos” aplican las enseñanzas verdaderas y están más cerca del Buda.

Pero mi sentir es que, bajo las diferencias habita un origen que resplan-
dece y que impregna a todos los caminos. Yo creo que mientras más abier-
tos y receptivos acudamos a los diversos senderos, más comprendemos 



17

la unidad y el tejido que conecta todas las ramas con la inmensa raíz que 
es una, pura y esencial. Por eso me siento privilegiado, de estar abierto 
y receptivo a las diversas ramas del árbol. Cada una me ha enriquecido 
con su fuerza y sabiduría. Y causalmente me han llevado a entender con 
mucha profundidad las raíces, y a amar la semilla. 

El tercer momento crucial en mis encuentros con el budismo, lo viví 
cuando impartía un curso al que llamé Filosofía para la Paz, centrado en 
las enseñanzas de este precioso camino medio. Cada semana compartía 
un poco de teoría de fácil aplicación y una meditación bien diseñada para 
que los estudiantes pudieran realizarla con relativa sencillez. La magia 
comenzó a fluir. Cada participante estaba viviendo en mucho mayor paz 
y serenidad los eventos de su vida. Los conceptos se volvían experiencias 
directas y el sufrimiento del sufrimiento se comenzó a reconocer con niti-
dez y prontitud. Para mí, fue emocionante verlos haciendo budismo coti-
diano. Saliendo de la ignorancia en una discusión que en otro momento 
hubiera terminado en catástrofe. 

Cada alumno, dependiendo de su estado emocional, tenía claras vistas a 
mejorar y a su manera de comprender, analizar y decidir aún en cuestiones 
muy simples, estaban ya “bañadas” por las enseñanzas.

Es realmente asombroso cuando te conviertes en una pieza capaz de 
acercar la profundidad de un sendero a la gente común. Ninguno de mis 
estudiantes cambio de “religión”. Nadie se volvió un monje. Simplemente 
integraron conceptos muy poderosos a su vida y con regularidad también 
algunas prácticas que voy a compartir contigo en este libro. Y esta apropia-
ción de los conceptos, esta incorporación de un nuevo pensamiento es el 
tercer eslabón de mis tres grandes eventos con el budismo. El lama simbolizo 
la iniciación, en Tailandia la magia de la sabiduría me envolvió. Y viendo 
los frutos en mis alumnos, el trascender de la enseñanza completo el ciclo. 

Hoy quiero que tu recibas también este conocimiento, con el propó-
sito de entender más el mundo y sus fenómenos, de permitirte salir de 



18

la ignorancia (en contexto budista) y que puedas cada vez encontrarte 
con mayor calma, y paz. 

Mi intención principal como Maestro Espiritual, es siempre facilitar 
la enseñanza, quitarle los dogmas pesados y limpiarla de ritos innece-
sarios. Ser consistente en el propósito de compartir, que los principios 
espirituales tienen una validez, y cubren una necesidad en nuestros días. 
Lejos queda esa idea de la conversión a una doctrina, (acto que respeto 
profundamente para quien tiene el llamado de hacerlo, quizá en Bogotá, 
o en Sevilla existan personas que quieran volverse lamas y es maravilloso 
si es una genuina búsqueda), pero en mi experiencia, me encuentro con-
sistentemente con personas que simplemente quieren mejorar su vida,
que desean paz mental, que están en búsqueda de pulirse para habitar
con mayor serenidad el presente.

Madres que simplemente quieren seguir siendo madres, pero madres 
conscientes y generadoras de estados interiores de bienestar. Personas que 
trabajan diariamente y que llevan el deseo de bajar el ritmo, de convivir 
con calma en sus rutinas. Habitantes del mundo contemporáneo, que deben 
pagar impuestos, recorrer largas distancias cada día para cumplir con sus 
compromisos. Que están cercados de consumismo y prisa por doquier. 
Y, sin embargo, son valientes como tú lo eres. Y están abiertos a adoptar 
pequeños hábitos que los lleven a la paz interna. Seres bondadosos que se 
resisten a ser arrastrados por los vicios de los tiempos que nos tocan. Y es 
para ti, para ustedes, que escribo y comparto este libro de budismo, es un 
encuentro y una puerta para que conozcas su filosofía de forma accesible. 
Es una invitación a realizar prácticas que te tomaran unos minutos y que, 
sin embargo, bien trabajadas, impulsaran verdaderos cambios en tu vida. 
Es también, y así me gusta ver a mis libros, un aliado, un amigo que podrá 
acompañarte en tu historia, en tu viaje por este espacio y este tiempo. Y 
que tendrá constantemente una reflexión, un consejo, un ejemplo o sim-
plemente una palabra que traerá luz y consciencia a tu corazón.



19

El budismo me ha regalado mucho, grandes fundamentos de mi vida 
personal ahora están alineados con sus ideas. Impermanencia. Sufrimiento. 
Liberación. Nirvana. Paz. Compasión. Acción correcta. Intención. Medi-
tación. Mente ligera. Ya no son palabras apiladas. Se han transformado en 
acciones, en decisiones, en reflexiones siempre lucidas. Estos que algún día 
fueron conceptos, me han traído sonrisas, tardes de profunda conexión, 
amor propio, fortaleza y mucha claridad. Y eso es lo que deseo propiciar 
mientras lees, y aprendes.

Que el camino medio que empezó hace casi 2,500 años llegue hoy a 
ti, sin pesadas túnicas, sin templos llenos de veladoras, sin imágenes de 
oro, piedra o bronce. Pero que llegue a ti con su esencia, con su pureza, 
la promesa de apartarte del deseo que destruye, de la ignorancia que 
confunde y del orgullo que hiere. Que aparezca y perdure en ti como un 
sendero de paz, equilibrio, libertad y felicidad. 
Bendiciones infinitas para ti, hasta donde estés.



161

CONCLUSIONES

¿De qué te has dado cuenta mientras leías este libro?

¿Qué aprendiste de la vida del Buda?

¿Qué herramientas tienes ahora que te ayudan vivir mejor?

¿Cuál de las ocho prácticas del sendero noble quieres empezar a 
incorporar a tu vida?

¿Qué frase o enseñanza es la que se queda en tu corazón?

Cada página te ha llevado a comprender, a reflexionar, a traer a tu historia 
personal lo descrito y a conectarte contigo para sanar. El propósito era 
acercarte la sabiduría del budismo y volverla tan accesible que pudieras 
tomar lo mejor y traerlo a tu vida diaria. Que, sin complicaciones teóricas, 
tomaras la enseñanza del Buda y le encontraras utilidad para resolver 
conflictos cotidianos. Porque para mí eso es la verdadera espiritualidad 
en nuestros días: abrirnos a la profunda sabiduría, a esa composición 



162

filosófica, ética y a veces sublime, pero “traducirla” a un lenguaje sencillo, 
y sobre todo aplicar su sabiduría en el día a día. 

El propósito de las grandes tradiciones y de los Maestros no era llenar 
bibliotecas con sus conceptos complejos, sino servir a la trasformación 
constructiva de las sociedades, a través de la toma de consciencia de los 
individuos. Y es este el espíritu del libro. 

Descubriendo la vida del Buda, nos involucramos en su historia. Nos 
parecemos a él, de pronto somos príncipes, o a veces el gran rey Sod-
dodhana sobreprotegiendo a su hijo. También somos conscientes de los 
altos muros que nos limitan y nos encierran (por más lindo que sea el 
palacio de nuestra prisión), nos identificamos con el deseo de saltar y de 
expandir nuestro mundo. 

Quizá has tocado de forma muy sutil esa idea de renuncia, de morti-
ficación del cuerpo. Y también somos ese buscador, de la verdad, de la 
libertad autentica. En su propia biografía el Buda nos revela un pedacito 
del alma de cada uno de nosotros. Y nos da esperanza, de auténtico cam-
bio, de esa transformación pura y real. No tiene poderes mágicos, ni es 
un dios. Solo un hombre maravilloso, que se plantea una pregunta, que 
está dispuesto a renunciar a todo para conseguir una respuesta. Y que, 
al encontrarla como un chef formidable, nos comparte los ingredientes 
y el proceso para liberarse. Y de algún modo, entre líneas nos invita a 
seguirlo… por un camino medio. 

Las Cuatro Nobles Verdades no son un pensamiento místico solamente, 
por el contrario, son un mapa humano, una comprensión básica y maravi-
llosa. No importa tu nacionalidad, tu religión, tu edad o tu cultura: todos 
sufrimos, todos tenemos causas, todos anhelamos paz, y todos podemos 
caminar un sendero hacia ella.

Cada verdad nos va llevando por un proceso claro. Primero, reconocer 
el sufrimiento. Segundo, conocer su raíz, su causa. Tercero, descubrir que 
hay una salida. Y cuarto, caminar un camino que nos libere de él.



163

Si de las cuatro verdades puedes recordar las diferencias entre el dolor 
del dolor y el sufrimiento, tu vida dará un cambio definitivo. Si recuer-
das los tres venenos y procuras extinguirlos, serás indudablemente más 
pacífica y dichosa. Si honras en tu día la idea de que hay un camino para 
salir del sufrimiento, ese camino se abrirá para ti. 

Y ese camino, tiene ocho elementos. No son lineales, sino que están 
más bien todos interconectados. ¿Recuerdas la carreta y sus ocho ruedas? 
Todas son importantes. Pero quizá debamos empezar rectificando una, y 
luego otra. Quizá decidas empezar por tus palabras. Que sean verdade-
ras, benevolentes y no destruyan. O puedes comenzar meditando pro-
fundamente para hallar el nirvana. Quizá este bellísimo libro te ayude a 
ampliar tu visión, volverla más autentica, más correcta. O probablemente 
elijas pulir tu rueda de las acciones, para ser cada vez más coherente, más 
impecable, más tú. 

Cada consejo que el Buda aporta entre el noble sendero de ocho es 
un tesoro. Recuerda que tus intenciones sean nobles. Que tu manera de 
ganarte la vida sea justa. Que tu atención este en el presente. Que tu visión 
sea sana para ti y los tuyos.

Pero toda esta enseñanza no termina cuando cierras el libro. Es más, me 
gustaría que no lo cerraras definitivamente nunca. Que se quede abierto, 
con un separador, que quede marcado en las páginas más significativas 
para ti. Que las maras amarillas o azules crucen como líneas luminosas 
sus páginas para recordarte lo que descubriste y quieres conservar.

Te sugiero que te esfuerces, que te comprometas con tu cambio. Y no 
hablo de volverte monja budista, sino de ejercitar el noble óctuple sen-
dero. De declararle a los venenos tu intención de erradicarlos, mantener 
el propósito de tenerlos bien vigilados y procurar extinguirlos de tu vida. 
Te lo advierto son adversarios necios y muy persistentes. Pero, puedes 
desgastarlos con consistencia y amor por ti misma y te aseguro que se 
irán debilitando, te lo comparto porque así me ha ocurrido a mí. No los 



164

he vencido aun, pero soy consciente de la mayoría de sus ataques, y las 
fronteras que con intención, esfuerzo y atención recta he colocado los 
mantienen a raya de mi vida presente. 

Querido lector, no esperes a que el budismo resuelva tu vida. Este libro 
olvidado en un librero será igual que cualquier otro que hayas leído. Pero, 
si lo reescribes en tu interior, si lo tatúas en tus palabras. Si permites que 
se convierta en una puerta nueva de visión recta… entonces el camino 
medio te recorrerá a ti. El libro será tu consciencia, el hogar de las cuatro 
nobles verdades. Cada rueda de las ocho propuestas te aligerará la vida e 
incluso te llevará lenta, pero seguramente hacia el nirvana.

Y tú, acto por acto, pensamiento a pensamiento, instante a instante 
te dirigirás inevitablemente hacia el despertar…



E
n tiempos de inteligencia artifi -
cial, de innovación tecnológica 
y de consumo desenfrenado, la 
espiritualidad es un símbolo de 
resistencia, una necesidad cada vez 

más apremiante y un lujo indispensable para 
el buen vivir. Estoy convencido de que existe 
un deseo colectivo de estar en paz, de vivir con 
sentido y de alejarnos del sufrimiento cons-
tante. Este libro nos acerca al budismo como 
un sendero de equilibrio, una práctica de calma 
cotidiana y un método asertivo para gestionar 
nuestra cotidianidad. En estas páginas encon-
trarás herramientas para darle forma a una 
existencia plena, tranquila, consciente y feliz.

9 786076 924952

ISBN: 978-607-69249-5-2




